
Proc. 20091049843-2 

Autor: Hospital Ophir Loyola. 

Requerido: Edvaldina Tavares Asevedo. 

Iniciado em 12.05.2009. 

 

Vistos etc. 

Cuida-se de Ação Cautelar inominada com pedido de liminar 
interposta por HOSPITAL OPHIR LOYOLA em face de EDVALDINA TAVARES 
ASEVEDO. 

Aduz a inicial, que a requerida é paciente daquele hospital e está 
acometida de osteorssacoma metastático pulmonar, uma doença grave, 
correndo sérios riscos de vida e submetida a tratamento quimioterápico, 
neutropenia e plaquetopenia. 

Que a paciente se encontrava com um quadro de hemorragia 
grave, sendo empregados medicamentos para evitar a necessidade de 
transfusão de sangue, uma vez que a mesma é seguidora da religião 
Testemunha de Jeová. 

Que a requerida pode a qualquer momento sofrer distúrbio 
hemorrágico incontrolável e que desta forma será imperiosa uma transfusão 
sanguínea. 

Requer por fim, a liminar e a procedência da ação. 

Documentos acostados às fls. 8/49. 

Contestação às fls. 50/71, juntando documentos até fls. 224, em 
que o contestante alega: 

a) preliminarmente, o descabimento da ação cautelar, tendo em 
vista que é satisfativa e consequentemente há ausência de interesse de agir. 

b) Inépcia da inicial por falta de correlação entre narração dos 
fatos e conclusão. 

c) No mérito, requer a improcedência do pedido. 

Réplica às fls. 226/231. 

O Ministério Público ofertou parecer às fls. 233. 

Vieram-me os autos conclusos para prolatação de sentença. 



2 

 

É o relatório. 

Passo a decidir. 

Indefiro a preliminar de descabimento da ação cautelar no caso 
concreto. A pletora de situações e circunstâncias da vida fazem por vezes que 
o Judiciário reconheça a autonomia da pretensão cautelar. Embora não 
reconhecida uma verdadeira autonomia da referida ação em nossa legislação 
processual, é induvidoso que há fatos que exigem uma decisão cautelar 
autônoma por sua natureza e eficácia no tempo. Tome-se como exemplo as 
cautelares que visam salvaguardar a vida do jurisdicionado. Encetando um 
resultado positivo a que se prestaria uma ação principal? Apenas para atender 
formalmente a um dispositivo legal com mais custos e demanda de tempo? Em 
caso de improvimento final do direito pleiteado como ficaria então a parte que 
sofreu o ônus da liminar? Tal prejuízo se resolve em perdas e danos, 
garantindo-se ao fim e ao cabo a vida do autor, evidentemente observado o 
caso concreto e as disposições legais pertinentes ao fato. Esta é a lição de 
Ovídio Batista ao afirmar a existência de cautelares autônomas1: 

“Nosso Código de Processo Civil não reconhece, como acabamos de ver, uma 
autêntica autonomia à ação cautelar, a ponto de poder ela prescindir de um 
processo satisfativo, dito principal, de modo que a tutela obtida através de 
demanda cautelar pudesse bastar-se a si mesma a não carecesse a tutela 
outorgada a ser confirmada pela sentença do processo principal. Todavia, 
queira ou não queira o legislador, esta autonomia existe em inúmeros casos, 
sem que nossa lei ou a própria doutrina sejam capazes de contrariar a 
realidade e a própria natureza das coisas”  

A seguir, o ilustre Professor passa a listar alguns casos em 
concreto como as ações de asseguração ad perpetuam de provas, a conhecida 
produção antecipada de provas, termo refutado pelo referido processualista. 
Lista ainda as cauções entre elas a caução de dano iminente (cautio damni 
infecti) contidas nos artigos 1.280 e 1.281 do Código Civil atual. Por fim, afirma: 

“O elenco de possíveis ações cautelares inominadas é inegostável, enquanto 
se definam como tutela assegurativa de direitos e pretensões de direito 
material e até mesmo de pretensões processuais. Além dessas que foram 
indicadas como cautelares autônomas, muitas outras poderiam ser arroladas, a 
maioria delas como medidas preparatórias ou incidentes, algumas com tutela 
cautelar autônoma.” (idem p. 128). 

       

                                                           
1 Curso de Processo Civil, V. 3, Ovídio A. da Silva Baptista, 3ª ed. rev., atual e ampl., pg. 123, São Paulo: 
Ed. Revista dos Tribunais, 2000. 

 



3 

 

Assim sendo, não procede a preliminar de não cabimento da ação 
cautelar por ser a mesma satisfativa. 

Quanto ao argumento de perda de objeto tenho que também esta 
não se operou. 

O termo de alta hospitalar constante às fls. 84 afirma que a 
condição da paciente é melhorado entre as alternativas pré-lançadas no termo 
(as outras são: curado, inalterado e óbito) e não melhorando, conforme 
informou a contestação, sendo diagnosticado na alta hospitalar, osteossarcoma 
com metástase pulmonar. 

Ao relatar o tratamento fornecido o termo de alta afirma ter sido 
ministrada medicação p/ dor. Que a paciente tem anemia, porém devido à 
religião não fez hemoderivados. (fls. 84).  

Portanto, a ação não perdeu objeto, pois, embora a paciente 
tenha tido alta sem que a transfusão sanguínea tenha sido feita, não significa 
que a mesma esteja curada, e, portanto, a qualquer momento pode ser 
obrigada a retornar ao hospital para procedimentos de urgência, exigindo-se 
uma decisão que ainda está vinculada aos fatos deste processo por nexo direto 
de causalidade. Portanto, ainda estão presentes a fumaça do direito e o perigo 
na demora da decisão judicial. 

Assim sendo, esta ação não perdeu objeto. 

Quanto a segunda preliminar, também indefiro. 

Não vislumbro confusão na petição inicial. Esta afirma que a 
paciente está com um quadro de hemorragia grave, sendo empregados 
medicamentos para evitar a necessidade de transfusão de sangue e que pode 
sofrer a qualquer momento distúrbios hemorrágicos incontroláveis, sendo 
imperiosa uma transfusão sanguínea, não havendo qualquer outro meio de 
salvar-lhe a vida.  

  Não vejo necessidade de explicitar o que já está claro. Não se 
trata de edição do texto, mas, de compreensão do objeto do pedido. Havia um 
sangramento com tentativa de utilização de medicamentos para estancá-la, 
porém, com risco de tornar-se incontrolável, haveria a necessidade de 
transfusão de sangue.  

Vencidas as preliminares, passo ao mérito. 

O cerne da questão gira em torno do fato de que a requerida se 
recusa a aceitar transfusão de sangue em caso de orientação da equipe 
médica neste sentido, mesmo que isto signifique risco de vida para a paciente. 



4 

 

A requerida tem 19 anos, é adulta e capaz. Tomou a decisão livre 
de não se submeter aos tratamentos indicados em caso de anemia aguda, 
exceto, recuperação intra-operatória de células, hemodiluição, máquina 
coração-pulmão, podendo aceitar ou não, alguns procedimentos médicos que 
envolvam o uso de seu sangue, sendo que os pormenores devem ser 
considerados com a requerida, se a mesma estiver consciente, e com seu 
procurador caso esteja inconsciente, proibindo expressamente que o mesmo 
desconsidere sua vontade (fl. 86). 

Eis o cerne da questão: É justificável perante o ordenamento 
jurídico a recusa de paciente a determinado tratamento/procedimento 
terapêutico – neste caso a transfusão de sangue – sob o argumento do direito 
à liberdade de escolha, dignidade da pessoa humana ou ainda convicções 
morais ou religiosas ou ainda ambas concomitantemente? 

   Embora tenha sido muito habilidosa a contestação em não 
polarizar a discussão jurídica a partir da dicotomia direito à liberdade de 
convicção religiosa/ direito à vida, buscando demonstrar que o arcabouço 
jurídico pátrio é suficiente para dirimir a questão a partir de outros princípios, 
não há dúvidas que a questão de fundo tem por argumento a convicção 
religiosa da requerida. Isto fica definitivamente demonstrado quando a 
contestação afirma que: 

“Como Testemunha de Jeová, a requerida procura harmonizar ao máximo a 
sua vida com os princípios contidos na bíblia, o que inclui observar o 
mandamento escrito pelo médico Lucas de “abster-se de sangue” (Atos 15: 28 
e 29 citado literalmente na nota de rodapé), o qual é reafirmado em todo o 
conjunto dos escritos bíblicos” (grifo nosso) (fls. 53/54). 

O texto bíblico citado diz o seguinte: 

“Pois pareceu bem ao Espírito Santo e a nós não vos impor maior encargo 
além dessas coisas essenciais: Que vos abstenhais das coisas sacrificadas a 
ídolos, bem como do sangue, da carne de animais sufocados e das relações 
sexuais ilícitas; destas coisas fareis bem se vos guardardes. Saúde. (At 15: 28 
e 29). 

Pouco importa o que outro intérprete por melhor e mais 

hermenêuticos que sejam seus argumentos pense a respeito do ordenamento 

e da extensão contido no texto bíblico. Tal discussão de cunho moral-religioso 

seria infrutífero para decidir a questão judicial na medida em que a Constituição 

Federal garante em seu artigo 5º a inviolabilidade do direito à liberdade, 

inclusive de manifestação do pensamento (inc. IV) e que ninguém será privado 

de direitos por motivo de crença religiosa ou de convicção filosófica ou política, 



5 

 

salvo se as invocar para eximir-se de obrigação legal a todos imposta e 

recusar-se a cumprir prestação alternativa, fixada em lei (inc. VIII). 

Em resumo, por convicção religiosa o crente poderá não somente 

crer, mas, divulgar sua crença a partir de interpretação do texto que entender 

ser sua regra de fé e prática, desde que tal conduta não viole outros 

dispositivos contidos na Constituição Federal, sendo este o limite de sua 

liberdade.  

Sendo assim, a interpretação do texto bíblico não importa ao 

deslinde da questão. 

Então de que forma se dará resposta à lide? 

 Embora a questão de fundo da recusa seja religiosa, como dito 

antes, entendo que a resposta deve ser dada pelo direito a partir dos princípios 

inseridos na Carta Magna, entretanto, não se deve caminhar pela técnica da 

ponderação, seja de princípios, o que por si só já seria um erro metodológico, 

nem da técnica de ponderação de valores ínsitos a estes princípios, que 

perderiam por isto sua função normativa, embora tornasse mais fácil o 

julgamento da ação pelos diversos caminhos que a discricionariedade 

proporcionaria ao julgador, entretanto, correndo-se sérios riscos de optar-se 

por uma solução fora do âmbito democrático, fora do alcance da autonomia do 

direito fazendo exsurgir à vontade e ânimo de foro íntimo do julgador.  

A lição de Eros Grau a respeito é contundente2: 

“Daí que os juízos de ponderação entre princípios de direito extirpam seu 

caráter de norma jurídica. Pretendo, com isto, que princípios de direito não 

podem, enquanto princípios, ser ponderados entre si. Apenas valores podem 

ser submetidos a essa operação. Dizendo-o de outro modo, a ponderação 

entre eles esteriliza o caráter jurídico-normativo que os definia como norma 

jurídica. Curiosamente, os princípios são normas, mas, quando em conflito uns 

                                                           
2 in Ensaio e Discurso sobre a Interpretação/Aplicação do Direito, 5ª ed., pg. 285/286, Ed. Malheiros: São 

Paulo, 2009. 

 



6 

 

com os outros, deixam de sê-lo, funcionando então como valores. A doutrina 

tropeça em si mesma ao admitir que os princípios, embora sejam normas 

jurídicas, não são normas jurídicas...”  

Quanto à normatividade dos princípios afirma Lenio Streck3: 

“...em Dworkin a normatividade assumida pelos princípios possibilita um 

“fechamento interpretativo” próprio da blindagem hermenêutica contra 

discricionarismos judiciais. Essa normatividade não é oriunda de uma operação 

semântica ficcional como se dá com a teoria dos princípios de Alexy. Ao 

contrário, ela retira seu conteúdo normativo de uma convivência intersubjetiva 

que emana dos vínculos existentes na moralidade política da 

comunidade...Esse seja talvez o aspecto mais importante a diferenciar o pós-

positivismo do positivismo, problema central no debate Dworkin-Hart. Sob a 

ótica positivista um princípio não é norma porque ele trata de uma espécie de 

adereço do direito.” 

 

Daí que para o ilustre Professor os princípios são deontológicos, 

criticando o que passa a chamar de panprincipiologismo. 

Portanto será de suma importância a normatização do fato. A 

compreensão da singularidade do fato a partir da interpretação que justifique a 

decisão judicial.   

Dito isto, não estamos diante da simples questão de ponderar se 

o direito à vida deve prevalecer sobre o direito à livre convicção religiosa. Não 

vejo sequer antinomia neste caso, senão aparente. 

Diga-se também que não se cuida de análise de um fato 

relacionado a relativismo cultural. Em primeiro lugar porque se cuida de uma 

cultura vivenciada em uma comunidade específica no interior de um sistema 

multicultural como o brasileiro, em segundo lugar porque não pregam uma 

rejeição sistemática à medicina senão de um procedimento específico (a 

transfusão sanguínea) fundada em interpretação bíblica, em terceiro lugar 
                                                           
3  in Verdade e Consenso,  Constituição, Hermenêutica e Teorias Discursivas. Da possibilidade à 
necessidade de respostas corretas em Direito, 3ª Ed., rev., ampl. e com posfácio, pg. 495, Ed. Lumen 
Juris: Rio de Janeiro, 2009. 



7 

 

porque buscam vínculos normatizantes entre direitos positivados e sua 

interpretação, propondo fundamentar uma conduta baseada em dogma de fé a 

partir do direito em vigor em cada país onde atua, não sendo, portanto, simples 

postulado de primado do coletivismo (Flávia Piovesan, 2009) nos termos 

propostos pela percepção de Jack Donnelly4 (apud Flávia Piovesan, 2009). 

Por fim, não se pode confundir o relativismo cultural com o 

pluralismo cultural que nas palavras de Perez Luño5 assim se diferenciam: 

“ El pluralismo cultural, o sea, el reconocimiento de uma realidad plural de 

tradiciones e instituciones políticas y culturales, no debe confundirse com el 

relativismo cultural, es decir, com el mito de que todas las formas culturales 

poseen idêntico valor. Constituye uma evidencia histórica insoslayable que no 

todas las culturas han contribuído em la mesma medida a la formación, 

desarollo y defensa de los valores de la humanidad”.    

Fica claro, enfim, que a convicção religiosa da requerente não faz 

apologia a qualquer tipo de doença, mas rejeita uma única terapia oferecida 

pela medicina, o que por si só faz com que não se possa falar em violação ao 

universalismo dos direitos humanos, pois a requerente busca voluntariamente 

ser inserida neste contexto a partir do respeito ao direito fundamental que 

postula (de ter sua convicção religiosa respeitada) sem ferir o mínimo ético 

exigido pela universalidade dos direitos humanos.  

Enfim, o fato. 

Toda esta propedêutica decisória tem o sentido de demonstrar 

que o fato será cotejado não somente por princípios, mas a partir de todo o 

arcabouço positivo do direito e sua fundamentação principiológica, não se 

                                                           
4 “Nós não podemos passivamente assistir a atos de tortura, desaparecimento, detenção e prisão 
arbitrária, racismo, anti-semitismo, repressão a sindicatos e Igrejas, miséria, analfabetismo e doenças 
em nome da diversidade ou respeito a tradições culturais. Nenhuma dessas práticas merece nosso 
respeito, ainda que seja considerada uma tradição” (Universal rights in theory and practice, p.235) 
(apud Direitos Humanos e o Direito Constitucional Internacional, Flávia Piovesan, 10ª Ed., rev. e  atual., 
pg. 151,  Ed. Saraiva: São Paulo, 2009). 

5 “Antonio-Enrique Perez Luño, La tercera  Generación de Derechos Humanos, pg. 219, Editorial 
Arazandi s/a: Navarra, 2006 “ 



8 

 

apegando a uma simples ponderação de princípios ou valores dicotomicamente 

representados por direito a vida vs. convicção religiosa. 

   Cuida-se, portanto, da tensão criada entre os médicos que 

indicam a transfusão como imprescindível à manutenção da vida da paciente e 

a resistência desta, requerendo a prática de tratamentos alternativos que 

dispensem a utilização de sangue. 

Conforme documento acostado à contestação (fl. 92) as 

testemunhas de Jeová fazem parte de uma seita cristã que foi fundada no final 

da década de 1870 por Charles Russel em Pittsburgh, Pensilvânia, EUA. O que 

começou como um pequeno grupo de estudo da Bíblia, tornou-se uma seita 

religiosa que atualmente inclui mais  de 2,6 milhões membros no mundo inteiro. 

A recusa das testemunhas de Jeová em receber transfusões de sangue 

remonta a uma decisão da igreja de 1945. 

No caso trazido a juízo a insistência dos médicos em que haja 

uma determinação judicial para a transfusão visa resguardá-los de eventuais 

ações futuras pelo desrespeito à vontade do paciente. Fundamentam seu 

inconformismo diante de normas, regulamentos, leis, Constituição Federal e até 

no juramento de Hipócrates para afirmar que não podem deixar de agir em 

casos extremos onde não haja outra alternativa. 

Sobre o direito à vida forte a Constituição Federal de 1988 no 

caput do artigo 5º: 

Todos são iguais perante a lei, sem distinção de qualquer natureza, garantindo-

se aos brasileiros e aos estrangeiros residentes no País a inviolabilidade do 

direito à vida, à liberdade, à igualdade, à segurança e à propriedade, nos 

termos seguintes: (grifo nosso). 

  

 Quanto à saúde a CFRB assim se expressa em seu artigo 196:  

 

A saúde é direito de todos e dever do Estado, garantido mediante políticas 

sociais e econômicas que visem à redução do risco de doença e de outros 



9 

 

agravos e ao acesso universal e igualitário às ações e serviços para sua 

promoção, proteção e recuperação. (grifo nosso). 

 

Dito isto, vejamos o que significa tais expressões fazendo-se o 

cotejo com outros instrumentos normativos à luz de sua própria 

constitucionalidade, partindo-se dos fundamentos de pretensão e resistência 

contidos nos autos. 

 Como afirma o Prof. Eros Grau em seu Discurso6, não se 

interpreta o direito em tiras. A interpretação de qualquer texto de direito impõe 

ao intérprete, sempre, em qualquer circunstância o caminhar pelo percurso que 

se projeta a partir dele – do texto – até a Constituição. 

Os médicos afirmam que prestaram juramento de defender e lutar 

pela vida até as últimas conseqüências. 

O Juramento de Hipócrates data do século V a.C., e, embora 

tenha afastado a religião e a magia do nexo causal entre doença e cura o 

juramento é feito em nome de Apolo Médico, por Esculápio, por Higéia, por 

Panacéia e por todos os deuses e deusas, tomando-os como testemunhas, 

obedecer, de acordo com conhecimentos do médico e a critério deste, o 

juramento. O juramento é longo e prevê detalhes da atuação médica no campo 

deontológico até o detalhe de não permitir que se use a medicina para manter 

o médico relação sexual com seus pacientes, sejam eles livres ou escravos. A 

atualidade de tal juramento chega a impressionar, talvez por isto tenha tanta 

importância ao longo dos tempos.  

A Revista Paraense de Medicina traz interessante estudo a 

respeito do referido Juramento7. Segundo a revista, o juramento hipocrático, é 

                                                           
6 “Ensaio e Discurso sobre a interpretação/aplicação do direito, 5ª Ed., pg. 44, Malheiros: São Paulo, 
2009)” 

7 Revista Paraense de Medicina, V. 17 (1): 38-47, abril-junho de 2003. Baseado no texto do Dr. Joffre M. 
de Rezende Prof. Emérito da Faculdade de Medicina da Universidade Federal de Goiás. Membro da 
Sociedade Brasileira e da Sociedade Internacional de História da Medicina.  
 



10 

 

considerado um patrimônio da humanidade por seu elevado sentido moral e 

durante séculos tem sido repetido como um compromisso solene dos médicos 

ao ingressarem na profissão. 

Informa ainda que com uma ou outra variação é este o texto 

utilizado pela maioria das universidades brasileiras: 

“Prometo que ao exercer a arte de curar, mostrar-me-ei sempre fiel aos 

preceitos da honestidade, da caridade e da ciência.  

Penetrando no interior dos lares, meus olhos serão cegos, minha língua calará 

os segredos que me forem revelados, os quais terei como preceito de honra.  

Nunca me servirei da profissão para corromper os costumes ou favorecer o 

crime. Se eu cumprir este juramento com fidelidade, goze eu, para sempre, a 

minha vida e a minha arte, com boa reputação entre os homens.  

Se o infringir ou dele afastar-me, suceda-me o contrário." 

O texto prossegue afirmando que a Declaração de Genebra, a 

mais antiga de todas, tem sido utilizada em vários países na recepção aos 

novos médicos cuja versão em português tem a seguinte redação:  

 "Eu, solenemente, juro consagrar minha vida a serviço da Humanidade.  

 Darei como reconhecimento a meus mestres, meu respeito e minha gratidão.  

 Praticarei a minha profissão com consciência e dignidade.  

 A saúde dos meus pacientes será a minha primeira preocupação.  

 Respeitarei os segredos a mim confiados.  

 Manterei, a todo custo, no máximo possível, a honra e a tradição da profissão  

 médica. Meus colegas serão meus irmãos.  

 Não permitirei que concepções religiosas, nacionais, raciais, partidárias ou 

sociais intervenham entre meu dever e meus pacientes.  

Manterei o mais alto respeito pela vida humana, desde sua concepção. Mesmo 

sob ameaça, não usarei meu conhecimento médico em princípios contrários às 

leis da natureza. Faço estas promessas, solene e livremente, pela minha 

própria honra."  

                                                                                                                                                                          
 



11 

 

Em 1994, a Assembléia Geral da Associação Médica Mundial 

modificou ligeiramente o texto. Sua versão em português ficou com  a seguinte 

redação:  

 “No momento de me tornar um profissional médico: Prometo solenemente 

dedicar a minha vida a serviço da Humanidade.  

Darei aos meus mestres o respeito e o reconhecimento que lhes são devidos. 

Exercerei a minha arte com consciência e dignidade.  

A saúde do meu paciente será minha primeira preocupação.  

Mesmo após a morte do paciente, respeitarei os segredos que a mim foram 

confiados. Manterei, por todos os meios ao meu alcance, a honra da profissão 

médica. Os meus colegas serão meus irmãos.  

Não deixarei de exercer meu dever de tratar o paciente em função de idade, 

doença, deficiência, crença religiosa, origem étnica, sexo, nacionalidade, 

filiação político-partidária, raça, orientação sexual, condições sociais ou 

econômicas. Terei respeito absoluto pela vida humana e jamais farei uso dos 

meus conhecimentos médicos contra as leis da Humanidade.  

Faço essas promessas solenemente, livremente e sob a minha honra."  

 

       

Ninguém duvida do caráter deontológico de tal juramento. Tem 

natureza ética o referido juramento. Sendo assim, a quem se jura? Sendo o 

Estado laico e a maioria dos Estados o são, se jura para quem e em nome de 

quem? Não há dúvidas que na modernidade o referido juramento se reporta à 

consciência do profissional como uma bússola a guiar-lhe em meio às 

intempéries da profissão. É a si próprio e à sociedade que faz tal juramento, 

estando vinculado ao mesmo, pela lei universal da consciência, no melhor 

estilo Kantiano. Sendo assim, tal juramento adquire uma força moral que 

avança na direção de ser cumprido à frente de óbices que impedem o livre 

exercício da medicina. Mas o que é mesmo que diz tal juramento? Qual seu 

conteúdo? 

O médico ao jurar que não deixará de exercer o seu dever em 

função de crença religiosa pode ter diversos significados e aplicações, 



12 

 

entretanto, a modernidade manteve subjacente a suas práticas diferenças e 

discriminações de toda ordem, inclusive religiosa, e me parece claro que tal 

juramento está relacionado ao fato do médico dever atendimento a qualquer 

ser humano, ainda que este (o paciente) seja de uma religião que cause 

qualquer tipo de desconforto no profissional da medicina. Apenas e tão 

somente para deixar mais claro: Um judeu deixar de atender um muçulmano ou 

vice-versa; Um católico deixar de clinicar um protestante ou vice-versa; um 

Hindu deixar de medicar um Budista ou vice-versa; Um xintoísta deixar de 

atender um ateu ou vice-versa; um gnóstico deixar de atender um agnóstico 

etc. Enfim, o que me parece claro é que este juramento tem que ser analisado 

a partir de seu  sentido ético (é para isto que existe) e não se pode crer que no 

juramento de hipócrates a defesa da vida tenha apenas um caráter biológico, 

senão que deve também respeitar a dignidade desta vida como se verá 

adiante. E porque digo isto? Porque o direito não se interpreta em tiras, em 

pedaços. Toda norma, ainda que moral ou ética, deve ter um fundamento 

lógico explicável, por mais absurdo que seja, sob pena de tornar-se dogma de 

fé, o que não é o caso do juramento de Hipócrates. Por isto, o médico promete 

o respeito absoluto pela vida humana e jamais fazer uso dos seus 

conhecimentos médicos contra as leis da Humanidade. 

O direito à vida deve ser compreendido como direito à vida digna 

e este direito é uma lei fundamental positivada em nosso ordenamento. Uma 

das mais importante leis da humanidade é a autodeterminação do ser humano. 

O professor Perez Luño8 ao falar sobre a dignidade da pessoa humana afirma 

que: 

“ El concepto de dignidad humana, por tanto, se halla estrechamente vinculado, 

en el pensamiento de KANT, a las nociones de persona y de  personalidad. La 

dignidade constituye, en la teoria kantiana, la dimensión moral de la 

personalidad, que tiene por fundamento la propria libertad y autonomia de la 

persona. La dignidad humana entraña no sólo la garantia negativa de que la 

persona no va a ser objeto de ofensas o humillaciones, sino que suporte 

                                                           
8 “Antonio-Enrique Perez Luño, La tercera  Generación de Derechos Humanos, pg. 231, Editorial 
Arazandi s/a: Navarra, 2006 “ 



13 

 

también la afirmación positiva del pleno desarrollo de la personalidad de cada 

individuo.”   

Portanto o conceito moderno de lei da humanidade, seja no sentido 

Kantiano seja positivado, não visa simplesmente proteger a vida, mas proteger 

a vida digna. Logo, não há argumento em face de tal juramento que impeça o 

médico de respeitar a vontade do paciente em não receber a transfusão de 

sangue. 

A resolução 1.021/80 do Conselho Federal de Medicina ao analisar 

caso análogo decidiu: 

 

2 - O paciente se encontra em iminente perigo de vida e a transfusão de       

sangue é a terapêutica indispensável para salvá-lo. Em tais condições, não 

deverá o médico deixar de praticá-la apesar da oposição do paciente ou de 

seus responsáveis em permiti-la. O médico deverá sempre orientar sua 

conduta profissional pelas determinações de seu Código. 

No fundamento legal do parecer é invocado o Código de Ética 

Médica que assim prescrevia: 

 "Artigo 1º - A medicina é uma profissão que tem por fim cuidar da saúde do  

homem, sem preocupações de ordem religiosa..." 

"Artigo 30 - O alvo de toda a atenção do médico é o doente, em benefício  

do qual deverá agir com o máximo de zelo e melhor de sua capacidade                

profissional". 

 "Artigo 19 - O médico, salvo o caso de "iminente perigo de vida", não  

    praticará intervenção cirúrgica sem o prévio consentimento tácito ou  

    explícito do paciente e, tratando-se de menor incapaz, de seu representante 

    legal". 

Portanto, a orientação do CFM é no sentido de que em caso de 

risco de vida ou iminente perigo desta, o médico deve praticar a hemodifusão 



14 

 

apesar da oposição do paciente ou de seus responsáveis em evitá--la. 

Observe-se ainda que o fundamento normativo seria o Código de Ética Médica. 

O atual Código de Ética Médica é a Resolução CFM nº 

1.931/2009 publicada no D.O.U de 24.09.2009, Seção I, p. 90, com retificação 

publicada em 13.10.2009, Seção I, p. 173 com entrada em vigor cento e oitenta 

dias após a data de sua publicação em substituição a Resolução CFM nº 

1.246/88 . Eis os artigos que entendo pertinentes ao caso: 

Capítulo I 

PRINCÍPIOS FUNDAMENTAIS 

 

I - A Medicina  é uma profissão a serviço da saúde do ser humano e da 

coletividade e será exercida sem discriminação de nenhuma natureza. 

V - Compete ao médico aprimorar continuamente seus conhecimentos e usar o 

melhor do progresso científico em benefício do paciente. 

VI - O médico guardará absoluto respeito pelo ser humano e atuará sempre em 

seu benefício. Jamais utilizará seus conhecimentos para causar sofrimento físico 

ou moral, para o extermínio do ser humano ou para permitir e acobertar tentativa 

contra sua dignidade e integridade. 

VII - O médico exercerá sua profissão com autonomia, não sendo obrigado a 

prestar serviços que contrariem os ditames de sua consciência ou a quem não 

deseje, excetuadas as situações de ausência de outro médico, em caso de 

urgência ou emergência, ou quando sua recusa possa trazer danos à saúde do 

paciente. 

VIII - O médico não pode, em nenhuma circunstância ou sob nenhum pretexto, 

renunciar à sua liberdade profissional, nem permitir quaisquer restrições ou 

imposições que possam prejudicar a eficiência e a correção de seu trabalho. 

XVI - Nenhuma disposição estatutária ou regimental de hospital ou de instituição, 

pública ou privada, limitará a escolha, pelo médico, dos meios cientificamente 

reconhecidos a serem praticados para o estabelecimento do diagnóstico e da 

execução do tratamento, salvo quando em benefício do paciente. 

XXI - No processo de tomada de decisões profissionais, de acordo com seus 

ditames de consciência e as previsões legais, o médico aceitará as escolhas de 

seus pacientes, relativas aos procedimentos diagnósticos e terapêuticos por eles 

expressos, desde que adequadas ao caso e cientificamente reconhecidas. 

 

Capítulo II 



15 

 

DIREITOS DOS MÉDICOS 

É direito do médico: 

 

I - Exercer a Medicina sem ser discriminado por questões de religião, etnia, sexo, 

nacionalidade, cor, orientação sexual, idade, condição social, opinião política ou 

de qualquer outra natureza. 

 

II - Indicar o procedimento adequado ao paciente, observadas as práticas 

cientificamente reconhecidas e respeitada a legislação vigente.  

Capítulo III 

RESPONSABILIDADE PROFISSIONAL 

É vedado ao médico: 

 

Art. 20. Permitir que interesses pecuniários, políticos, religiosos ou de quaisquer 

outras ordens, do seu empregador ou superior hierárquico ou do financiador 

público ou privado da assistência à saúde interfiram na escolha dos melhores 

meios de prevenção, diagnóstico ou tratamento disponíveis e cientificamente 

reconhecidos no interesse da saúde do paciente ou da sociedade. 

Capítulo IV 

DIREITOS HUMANOS 

É vedado ao médico: 

 

Art. 22. Deixar de obter consentimento do paciente ou de seu representante legal 

após esclarecê-lo sobre o procedimento a ser realizado, salvo em caso de risco 

iminente de morte. 

Art. 23. Tratar o ser humano sem civilidade ou consideração, desrespeitar sua 

dignidade ou discriminá-lo de qualquer forma ou sob qualquer pretexto. 

Art. 24. Deixar de garantir ao paciente o exercício do direito de decidir livremente 

sobre sua pessoa ou seu bem-estar, bem como exercer sua autoridade para 

limitá-lo.  

Art. 26. Deixar de respeitar a vontade de qualquer pessoa, considerada capaz 

fisica e mentalmente, em greve de fome, ou alimentá-la compulsoriamente, 

devendo cientificá-la das prováveis complicações do jejum prolongado e, na 

hipótese de risco iminente de morte, tratá-la. 

Art. 27. Desrespeitar a integridade física e mental do paciente ou utilizar-se de 

meio que possa alterar sua personalidade ou sua consciência em investigação 

policial ou de qualquer outra natureza. 



16 

 

Art. 28. Desrespeitar o interesse e a integridade do paciente em qualquer 

instituição na qual esteja recolhido, independentemente da própria vontade. 

Parágrafo único. Caso ocorram quaisquer atos lesivos à personalidade e à saúde 

física ou mental dos pacientes confiados ao médico, este estará obrigado a 

denunciar o fato à autoridade competente e ao Conselho Regional de Medicina. 

 

Capítulo V 

RELAÇÃO COM PACIENTES E FAMILIARES 

É vedado ao médico: 

 

Art. 31. Desrespeitar o direito do paciente ou de seu representante legal de 

decidir livremente sobre a execução de práticas diagnósticas ou terapêuticas, 

salvo em caso de iminente risco de morte. 

Art. 32. Deixar de usar todos os meios disponíveis de diagnóstico e tratamento, 

cientificamente reconhecidos e a seu alcance, em favor do paciente. 

   

Observe-se que a Resolução citada (O atual Código de Ética 

Médica) parece impossibilitar qualquer tentativa de interpretação sistêmica na 

medida em que garante a absoluta autonomia do médico em caso de urgência 

e emergência, iminente risco de vida ou a materialização deste. 

Afirma ainda que o médico jamais utilizará seus conhecimentos 

para causar sofrimento físico ou moral, ou para permitir e acobertar tentativa 

contra sua dignidade e integridade (Cap.I, VI). Os itens VII, VIII e XVI do 

capítulo I, garantem autonomia total ao médico desde que presentes urgência, 

emergência ou risco de vida. No inciso XXI afirma que o médico aceitará as 

escolhas de seus pacientes no processo de tomadas de decisões desde que 

estas estejam de acordo com seus ditames de consciência e as previsões 

legais e que as mesmas sejam adequadas ao caso e cientificamente 

reconhecidas. 

O artigo 20 veda ao médico que interesses religiosos interfiram na 

escolha dos melhores meios de prevenção. 

A partir de então, descortina-se o capítulo relativo aos direitos 

humanos que surpreendentemente prescreve entre outras vedações ao médico 

deixar de obter consentimento do paciente ou de seu representante legal após 

esclarecê-lo sobre o procedimento a ser realizado, salvo em caso de risco 



17 

 

iminente de morte. Neste caso, o risco iminente seria a exceção (art.22). 

Prossegue ainda vedando ao médico tratar o ser humano sem civilidade ou 

consideração, desrespeitar sua dignidade ou discriminá-lo de qualquer forma 

ou sob qualquer pretexto (art. 23). Proíbe também o médico de deixar de 

garantir ao paciente o exercício do direito de decidir livremente sobre sua 

pessoa ou seu bem-estar, bem como exercer sua autoridade para limitá-lo 

(art.24). Ainda, é proibido deixar de respeitar a vontade de qualquer pessoa, 

considerada capaz fisica e mentalmente, em greve de fome, ou alimentá-la 

compulsoriamente, devendo cientificá-la das prováveis complicações do jejum 

prolongado e, na hipótese de risco iminente de morte, tratá-la (art. 26). Veja-se 

a força deste dispositivo que impede inclusive o médico de forçar o paciente a 

se alimentar, devendo apenas cientificá-la dos riscos do jejum e em caso de 

risco iminente de morte está obrigado apenas a tratá-lo. É vedado ainda 

desrespeitar a integridade física e mental do paciente ou utilizar-se de meio 

que possa alterar sua personalidade ou sua consciência em investigação 

policial ou de qualquer outra natureza (art. 27). Por fim, proíbe o médico de 

desrespeitar o interesse e a integridade do paciente em qualquer instituição na 

qual esteja recolhido, independentemente da própria vontade (vontade do 

médico) (art. 28). Observe-se que aqui não se faz a ressalva a respeito do risco 

iminente. Por que não precisava ou porque não exige o risco iminente de vida? 

Este volta a aparecer apenas no artigo 31 ao tratar do relacionamento do 

médico com os familiares do paciente, justificando eventual desrespeito do 

médico à vontade da família. 

O que se observa de tudo isto é que o médico é livre para decidir 

desde que haja iminente risco de vida. Então significa que o capítulo relativo 

aos direitos humanos tem função apenas de discurso oficial para agradar aos 

defensores dos direitos humanos, ficando ao livre arbítrio do médico decidir se 

respeita em relação ao paciente o interesse, a integridade, a dignidade, a livre 

decisão a respeito de sua pessoa e seu bem estar, integridade mental com 

garantia de sua personalidade e consciência, independentemente de sua 

consciência (do médico)?     

Logo se percebe que o Código de Ética Médica é cardápio para 

todos os gostos. Tanto serve para justificar o médico que deve agir em caso de 



18 

 

risco iminente como para a defesa dos que entendem que em alguns casos, 

desde que esteja em jogo a defesa da consciência e personalidade do paciente 

a hemotransfusão deva ser evitada. O Código está pronto a ser interpretado 

por qualquer hermeneuta que parta de um grau zero de sentido, utilizando-se 

de termos contraditórios contidos no referido Código, construindo então uma 

tese discricionária palatável a qualquer apetite. 

Entretanto, cuida-se apenas de um Código de Conduta voltado 

para a classe médica. É texto de cunho administrativo. Vincula o médico, 

entretanto, não o paciente. 

Fica de tudo isto a seguinte conclusão. O Código de Ética Médica 

não resolve e nem aponta solução para o caso concreto diante de suas 

contradições finalísticas. Corporativamente, neste caso concreto, qualquer 

defesa é possível diante do Conselho Federal de Medicina a partir do texto 

analisado, principalmente a que justifica a atuação do médico, seja ela qual for, 

abstraída então a dignidade deste estranho chamado paciente. 

Antes de voltarmos ao direito positivado há necessidade de se 

responderem algumas perguntas. 

A hemotransfusão é sinônimo sempre de manutenção da vida? 

Há riscos no tratamento hemoterápico? Há alternativas para o referido 

tratamento? 

A transfusão de sangue nem sempre garante a vida do paciente. 

É bem verdade que há uma eficácia comprovada de resultados positivos da 

transfusão sanguínea em caso de choque hipovolêmico. As chances de 

manutenção da vida aumentam muito, potencializando-se ao máximo a 

liberação do oxigênio, reduzindo-se ao mínimo seu consumo. Mas isto por si só 

não garante a manutenção da vida. A transfusão neste caso é meio terapêutico 

cujo objetivo é manter o paciente com todas as potencialidades químico-

biológicas em funcionamento adequado para que a trincheira principal não seja 

destruída na luta pela vida. Mas há as contingências. Em medicina elas contam 

muito e são fundamentais. Quanto a isto a lei 10.205 de 21 de março de 2001 

no parágrafo 1º de seu artigo 3º afirma que a hemoterapia é uma especialidade 

médica, estruturada e subsidiária de diversas ações médico-sanitárias 



19 

 

corretivas e preventivas de agravo ao bem-estar individual e coletivo, 

integrando, indissoluvelmente, o processo de assistência à saúde. 

 Daí vê-se a importância da terapia de transfusão, bem como do 

aproveitamento do sangue, seus componentes e hemoderivados. (artigo 2º da 

mesma lei). Lamentavelmente a lei que regulamentou o §4º do artigo 199 da 

Constituição Federal de 1988 não avançou na positivação da controvérsia, 

deixando ao intérprete autêntico a solução da lide. 

A segunda questão é se há riscos no tratamento hemoterápico. 

A resposta é positiva. 

Uma simples consulta a qualquer consultoria ou repositório de 

jurisprudência mostrará a pletora de ações judiciais voltadas contra o Estado 

por suposta contaminação através de transfusão de sangue. Embora muitos 

pedidos sejam julgados improcedentes, isto não significa dizer que não houve a 

contaminação, pois há comprovação de que o único meio cem por cento 

seguro de evitar qualquer contaminação em relação à transfusão é não fazê-la. 

A rigor, não são somente os Testemunhas de Jeová que rejeitam 

conscientemente a transfusão de sangue. Embora todos os esforços encetados 

inclusive pela edição da lei 10.205/2001 e pela sensível melhoria na prestação 

deste serviço essencial a todos, restou a desconfiança em face de tantos casos 

conhecidos no seio da sociedade. Na prática do dia-a-dia, somente em casos 

extremos o cidadão aceita pacificamente e sem ressalvas a transfusão. É 

cultural. É fruto da racionalidade de que o sangue é portador de todas as 

heranças vinculadas ao doador. Um mito de meias-verdades que não se aplica 

a meios e modos de vida senão a heranças biológicas. Sem embargo do risco 

de controle do sangue, há outros relacionados à hemotransfusão, tais como os 

apontados por Luiz Ricardo Ligiera, Especialista em Bioética pela Faculdade de 

Medicina da Universidade de São Paulo e Mestre em Direito Civil pela 

Faculdade de Direito da Universidade de São Paulo, em artigo publicado9, 

onde afirma a respeito dos riscos transfusionais: 

                                                           

9 Tutelas de urgência na recusa de transfusão de sangue, Wilson Ricardo Ligiera, elaborado  

em junho de 2009, publicado no site Jus Navigandi, doutrina, biodireito, transfusão de sangue.    

 



20 

 

“Tratados de medicina em geral indicam que as hemotransfusões envolvem 
riscos sérios, às vezes letais, para os pacientes submetidos a tal forma de 
tratamento médico. A pesquisa na moderna literatura médica expõe o erro 
de presumir que a transfusão de sangue seja sempre uma terapia que 
"salva a vida". Ela também pode reduzir a probabilidade de o paciente 
continuar vivo. Em recente e conceituado trabalho científico, Hébert et al. 
comprovaram uma correlação direta, estatisticamente significativa, entre as 
transfusões sangüíneas e a mortalidade de pacientes graves internados em 
unidades de terapia intensiva. 

Os efeitos adversos das transfusões podem ser classificados em duas 
categorias: primeiro, as doenças infecciosas transmitidas pelo sangue ou 
por hemoderivados; segundo, as chamadas reações transfusionais, que 
podem ser de natureza imunológica, imediatas ou tardias, e não 
imunológicas, como reações febris ou reações hemolíticas. 

Alguns exemplos de doenças infecciosas, transmitidas por transfusões de 
sangue ou hemoderivados, que podem ser muito graves ou até mesmo 
fatais, são: a AIDS (sigla, em inglês, para "síndrome da imunodeficiência 
adquirida", causada pelo vírus HIV), algumas formas de hepatites virais, 
como as causadas pelos vírus B ou C, a citomegalovirose e as infecções 
produzidas pelos vírus de Epstein-Barr, HTLV-I e HTLV-II (sigla, em inglês, 
para "vírus da leucemia e linfoma de células T") e por bactérias ou 
protozoários. [21]. 

Mollison, Engelfriet e Contreras, na consagrada obra Blood Transfusion in 
Clinical Medicine, declaram que "a maioria das mortes causadas por 
transfusão de sangue são devidas à transmissão de vírus, bactérias ou 
protozoários." E acrescentam: "Testes apropriados para exames 
sistemáticos das unidades de sangue doado estão disponíveis para a 
maioria dos agentes infecciosos capazes de causar significativa morbidade 
nos receptores; porém, a maioria dos testes não detectam todos os 
doadores infectados."  

Acrescente-se à lista outros riscos e complicações relacionados com a 
hemoterapia, tais como, erros humanos operacionais (e.g., transfusão de 
tipagem errada do sangue) e a imunomodulação, i.e., a supressão do 
sistema imunológico do paciente, provocando aumento das chances de 
contrair infecções pós-operatórias e de recidiva de tumores. 
Concordemente, Roger Y. Dodd, chefe do Laboratório de Doenças 
Transmissíveis, da Cruz Vermelha Americana, comenta: "Atualmente, o 
único meio de assegurar a completa ausência de risco é evitar 
totalmente as transfusões." (grifo nosso). 

Quanto ao último questionamento a resposta é positiva com 

ressalvas. A tentativa de substituição do sangue alogênico em tais terapias tem 



21 

 

sido uma preocupação nas últimas décadas, seja para diminuir os riscos já 

apontados, seja para oferecer tratamento alternativo aos que se recusam a 

fazer transfusões, especialmente os Testemunhas de Jeová. 

Citarei apenas algumas das alternativas com a ressalva de que 

em muitos casos ainda não há uma palavra final da medicina. A hemodiluição; 

os aparelhos de recuperação de glóbulos vermelhos, como o processador de 

células sanguíneas Haemonetics 30 (associado a algumas complicações); 

anestesia hipotensiva; A desmopressina; a eritropoetina; reposição intravenosa 

de ferro associada a solução de nutrição parenteral total; pesquisas de solução 

de hemoglobina humanas; O Fluosol DA 20% (FDA-20) (preparação de 

fluorocarbono), estes constantes de documento juntado à contestação, etc. (fls. 

99/106). Pode-se incluir nesta lista a relação juntada por Wilson Ricardo 

Ligeira, entre elas, os medicamentos que estimulam o corpo do próprio 

paciente a produzir os diversos tipos de células sangüíneas (eritropoetina 

humana recombinante, fatores recombinantes de estimulação do crescimento 

de colônias de granulócitos e macrófagos, interleucina-11 etc.); agentes 

hemostáticos (ácidos aminocapróico e tranexâmico, aprotinina, agentes 

hemostáticos tópicos, adesivos de tecidos, vitamina K1 etc.); expansores do 

volume do plasma que não contêm sangue (colóides e cristalóides) e os 

chamados substitutos do sangue (perfluoroquímicos, hemoglobina 

recombinante e polimerizada etc.). Acrescente-se aos medicamentos os 

equipamentos e aparelhos que reduzem o sangramento ou que recuperam o 

sangue do próprio paciente durante a cirurgia, tais como bisturis hemostáticos, 

dispositivos de recuperação intra-operatória de sangue autólogo (comumente 

chamados "cellsavers") e aparelhos de monitoração não invasiva de oxigênio 

que reduzem as perdas ocasionadas por freqüentes coletas para exames 

laboratoriais, entre outros. 

Estas terapias estão vinculadas evidentemente às suas 

contingências e a grande maioria delas não pode ser utilizada em momentos 

críticos de choque hipovolêmico, sendo a transfusão mais rápida e da garantida 

eficácia intercorrente.  



22 

 

Sendo assim, em um momento crítico tendo o médico ciência de 

que o paciente adulto e capaz, que deixou sua vontade expressa em um 

documento que está em posse da família de não receber aquela terapia 

(hemotransfusão) deve ser respeitada? 

Voltemos então ao direito positivado. 

Neste caso concreto não cabe a aplicação defendida pela 

requerida da lei nº 9.434 de 04.02.1997 que dispõe sobre a remoção de 

órgãos, tecidos e partes do corpo humano para fins de transplante e tratamento 

e dá outras providências e que prevê ainda em seu artigo 10º, autorização 

expressa do receptor para doação de órgãos em função do dispositivo contido 

no parágrafo único do artigo 1º da citada lei in verbis: 

 

Parágrafo único. Para os efeitos desta Lei, não estão compreendidos entre os 

tecidos a que se refere este artigo o sangue, o esperma e o óvulo. 

 

Embora se possa apelar para um eventual progresso neste 

sentido, tal argumento de necessidade de autorização do receptor se infirma 

diante da exclusão expressa do sangue para os dispositivos desta lei e deveria 

ter sido regulamentada pela outra legislação já aqui citada (lei 10.205/2001). 

O Código Civil preceitua em seu artigo 13 o seguinte: 

 

“Salvo por exigência médica, é defeso o ato de disposição do próprio corpo, 

quando importar diminuição permanente da integridade física, ou contrariar os 

bons costumes. 

Parágrafo único.  O ato previsto neste artigo será admitido para fins de 

transplante, na forma estabelecida em lei especial. 

 

Tal dispositivo não resolve a questão. A não disposição do próprio 

corpo aqui visa impedir que a dignidade humana seja aviltada por interesses 

comerciais, por cupidez, por transtornos ou qualquer outra forma que contrarie 

os bons costumes, adjetivando-se a moral do homem médio, seja lá o que isso 

signifique na ficção criada pelo legislador. 

A recusa ao recebimento da transfusão nenhuma relação tem 

com a disposição do próprio corpo. 



23 

 

O artigo 15 do Código Civil, invocado pela requerente, também 

não se aplica. Este diz o seguinte: 

  

Ninguém pode ser constrangido a submeter-se, com risco de vida, a tratamento 

médico ou a intervenção cirúrgica. 

 

Se é verdade que a transfusão é um risco em potencial, não deixa 

de ser verdadeiro que nem todas as transfusões são riscos manifestos de vida. 

Até uma penicilina pode causar risco de vida. Esta faculdade não pode tomar a 

exceção pela regra.  

Desta forma, o caso concreto não se resolve por estes 

dispositivos citados. 

Assim sendo, resta a Constituição Federal para a solução da lide. 

O inciso II do artigo 5º afirma que: 

 

II - ninguém será obrigado a fazer ou deixar de fazer alguma coisa senão 

em virtude de lei; 

 

O que fica demonstrado até aqui é que não há lei que force a 

paciente/requerida a se submeter a hemotransfusão. Nenhuma lei, 

regulamento ou mesmo o juramento de Hipócrates a obriga a este tipo de 

tratamento. 

A idéia geral é a de que a Constituição Federal de 1988 

simplesmente prevê a inviolabilidade da vida prevista no caput do artigo 5º, 

sem que se considere sua interpretação de forma harmônica com o direito 

ínsito no interior da própria Carta Magna e até mesmo com os incisos que 

complementam o referido caput. 

Não se pode esquecer a lição já reiteradamente aqui lembrada de 

que não se interpreta o direito em tiras, aos pedaços.    

A Constituição está eivada de outros dispositivos que integram a 

expressão do que se passou a chamar de dignidade da pessoa humana. Aliás, 

este é fundamento do Estado Republicano e Democrático de Direito 

expressamente previsto no artigo 1º, inciso III da Constituição Federal de 1988. 



24 

 

Tal princípio consta do grande conjunto de princípios de ordem 

política segundo a lição de INOCÊNCIO MÁRTIRES COELHO10, incluindo tal 

princípio na categoria de valor pré-constituinte e de hierarquia 

supraconstitucional. 

Tal fundamento da República leva ao objetivo fundamental de 

promover o bem de todos, sem preconceitos de origem, raça, sexo, cor, idade 

e quaisquer outras formas de discriminação. (art. 3º, IV). 

Quanto a liberdade de crença, o artigo 5º (o mesmo que é 

utilizado em seu caput para justificar em alguns discursos a ação médica 

independente do que pensa o paciente ) afirma em seu inciso VI: 

“é inviolável a liberdade de consciência e de crença, sendo assegurado o 

livre exercício dos cultos religiosos e garantida, na forma da lei, a proteção aos 

locais de culto e a suas liturgias” (grifo nosso). 

 

Aplicando-se ao caso concreto não vejo antinomia entre o caput 

da referido artigo que garante inviolabilidade à vida e este inciso. 

A crença professada pelos Testemunhas de Jeová, neste 

aspecto, que é o que nos interessa ( a hemotransfusão), em nenhum momento 

prega qualquer doutrina que afronte a vida, que faça apologia ao suicídio, que 

recomende a busca leviana de uma vida melhor no paraíso e que por isto é 

necessário se buscar o fim à vida, a não ser a partir da recomendação comum 

a todos os cristãos escrita pela pena do próprio apóstolo Paulo ao afirmar que 

                                                           
10 Diz o texto: “Em um dos seus mais refinados escritos - pessoa, sociedade e história – Miguel Reale 
afirmou que toda pessoa é única e que nela já habita o todo universal, o que faz dela um todo inserido 
no todo da existência humana; que, por isso, ela deve ser vista antes como centelha que condiciona a 
chama e a mantém viva, e na chama a todo instante crepita, renovando-se criadoramente, sem reduzir 
uma à outra; e que, afinal, embora precária a imagem, o que importa é tornar claro que dizer pessoa é 
dizer singularidade, intencionalidade, liberdade, inovação e transcendência, o que é impossível em 
qualquer concepção transpersonalista, a cuja luz a pessoa perde os seus atributos como valor fonte da 
experiência ética para ser vista como simples “momento de um ser transpessoal” ou peça de um 
gigantesco mecanismo que, sob várias denominações, pode ocultar sempre o mesmo ”monstro frio”: 
“coletividade”, “espécie”, “nação”, “classe”, “raça”, “ideia”, “espírito universal” ou “consciência 
coletiva”. (Curso de Direito Constitucional, Gilmar Ferreira Mendes, Inocêncio Mártires Coelho, Paulo 
Gustavo Gonet Branco – 4ª ed. rev. e atual., pg. 172, Saraiva: São Paulo, 2009)    



25 

 

melhor era estar com Cristo11 . Ora, nem por isto o conhecido apóstolo tinha 

fama de suicida e pelo contrário amava a missão que lhe fora concedida em 

vida, afirmando a história ter recorrido até o fim para não ter uma morte 

indigna12. 

O que se quer dizer com isto é que a recusa tem origem em 

assentamento doutrinário, que certo ou errado, falso ou verdadeiro, deve ser 

respeitado diante da demonstração cabal de que a paciente quer viver a ponto 

de procurar um hospital a fim de buscar tratamento que lhe permita continuar 

vivendo. Em vista do prontuário da paciente não tenho dúvidas que a mesma 

procurou o hospital com o único intuito de buscar qualquer tratamento que lhe 

minimize a dor, excetuado o tratamento hemoterápico pela via da transfusão. É 

o que diz expressamente o documento assinado pela paciente com cópia às 

fls. 85.  

Não importam as fundamentações que subjazem à recusa, basta 

que haja a manifestação de vontade da paciente que está fundamentada em 

razões pessoais de cunho eminentemente religioso. É fato que a paciente 

deseja ser tratada por qualquer outra terapia menos a transfusão. Cientificada 

dos riscos da não transfusão, deveria receber a totalidade do tratamento 

adequado para minimizar-lhe a dor através de todo o conhecimento científico 

existente, ainda que isto importasse em custos adicionais ao governo, ao 

sistema de saúde ou à instituição particular. Novas terapias neste aspecto 

estão sendo desenvolvidas mundo afora, sujeitas a verificação e testes ou 

mesmo simples tentativa de rotinização nos hospitais, embora com custos 

adicionais. 

Remanesce a pergunta: Mesmo em casos extremos deveria ser 

obedecida a vontade do paciente? Sim, mesmo em casos extremos. Aqui se 

justifica com a dignidade da pessoa humana. 

                                                           
11 “Diz a passagem: “porquanto, para mim, o viver é cristo, e o morrer é lucro. Entretanto, se o viver na 

carne traz fruto para o meu trabalho, já não sei o que hei de escolher. Ora, de um e outro lado, estou 
constrangido, tendo o desejo de partir e estar com Cristo, o que é incomparavelmente melhor” (Fil. 
1:21-23). 

12  O citado apóstolo invocou sua cidadania romana para não ser morto de forma indigna (crucificado) 
optando pela morte considerada digna (a decapitação) que lhe era garantida pela cidadania romana, 
embora, fosse também judeu de nascença. 



26 

 

O princípio da dignidade da pessoa humana conforme exposto 

anteriormente se acha estreitamento vinculado à noção de pessoa e de 

personalidade, sendo que, a dignidade constitui a dimensão moral da 

personalidade que tem por fundamento a liberdade e autonomia da pessoa. A 

dignidade da pessoa humana inclui-se na afirmação positiva do pleno 

desenvolvimento da personalidade de cada indivíduo (Perez Luño, 2006). 

Não há nada mais precioso, para aquele que crê em algo, do que 

a certeza de sua fé. A certeza de que sua ética cotidiana influenciará de 

alguma forma sua passagem para outro plano de vida (nos termos de seu 

ideário). Há éticas positivas e outras negativas que destroem os seres 

humanos em geral, incluindo terceiros. Não é desta última que se quer falar, 

mas, daquela vivenciada por pessoas que acreditam firmemente que a 

subsunção a um tipo de procedimento médico, afastará o paciente 

definitivamente da promessa que acredita (de recompensas celestiais), em 

caso de descumprimento de tal preceito nesta vida. 

A partir daí, não é difícil entender que esta pessoa lutará pela vida 

de todas as formas, como de fato a requerida luta, porém, dará sua vida para 

não ofender sua consciência e sua fé. Grande parte do arcabouço jurídico 

infraconstitucional está voltado para o respeito à consciência e autonomia da 

pessoa, partindo-se do pressuposto de que a mesma não está optando por 

morrer, mas pela expectativa de que seja aplicada outra técnica que lhe salve a 

vida, deixando claro que não autoriza a transfusão. 

Muitos teriam poupado a sua vida se na noite de São Bartolomeu 

houvessem simplesmente violado suas consciências e isto por si só não 

significa que não quisessem viver13   

A partir desta visão da dignidade humana como vetor estruturante 

da CRFB, passa então tão princípio a abarcar não somente a garantia da vida 

                                                           
13 O massacre da noite de São Bartolomeu foi um episódio sangrento na repressão dos protestantes na 
França pelos reis franceses, católicos. As matanças, organizadas pela casa real francesa, começaram em 
24 de agosto de 1572 e duraram vários meses, inicialmente em Paris e depois em outras cidades 
francesas, vitimando entre 30 mil e 100 mil protestantes franceses (chamados huguenotes). 



27 

 

biológica, mas, a higidez moral e espiritual, sendo necessário que se imagine 

algumas situações na prática. 

A primeira, partindo-se do fato de ter sido um sucesso absoluto a 

transfusão no tratamento oncológico. 

A segunda, de insucesso da transfusão com interstício razoável 

entre o tratamento e eventual óbito. 

No primeiro caso, tomando-se em conta a fé da paciente, a cura 

poderia equivaler à destruição de todos os seus anseios, de todos os seus 

sonhos e projetos de vida. Passaria, a partir de convicções peculiares de sua 

comunidade religiosa a se sentir uma impura, sem perspectivas de alcançar a 

meta espiritual para a qual se acha vocacionada. Sob seu próprio conceito, se 

tornaria uma pessoa diferente no seio de sua comunidade, de sua família e de 

seus amigos mais queridos. Teria sua vida virada do avesso, perdendo o rumo 

e o tino e quem sabe sua própria identidade. Sua vida espiritual se resumiria a 

uma grande dúvida a respeito de seu próprio destino. Seria rejeitada por sua 

comunidade e em seguida seria vítima de conflitos familiares, sejam eles 

idiossincráticos ou não. Tudo isto é possível. Uma possibilidade terrível para 

sua pessoa e personalidade.  

No segundo caso, imagine-se um paciente terminal cujo único 

consolo é a fé que guarda dentro de si e cujo único anseio é de alguma forma 

procurar fazer a vontade da razão de sua fé, de seu Deus, de cumprir sua 

promessas finais no momento mais crítico pelo qual possa atravessar um ser 

humano cuja única certeza que deseja ter neste momento é a aceitação de seu 

Deus ao seu espírito (segundo os ditames da sua consciência). 

Como acalmar o espírito no momento crepuscular da vida senão 

através da fé na racionalidade metafísica que se aprendeu a desenvolver no 

curso da vida? 

Isto sem se falar na dor moral, que para o direito é a dor que não 

se quantifica, mas se qualifica. Sem falar ainda na dor da família em ver talvez 



28 

 

a última vontade de seu ente querido realizada, ou seja, ser tratado de forma 

alternativa. 

O quadro acima descrito guarda alguma relação com o princípio 

da dignidade da pessoa humana?  

Há alguns que afirmam se tratar de choque de princípios 

(inviolabilidade à vida x dignidade da pessoa humana). Não vejo desta forma. 

Não há aqui, neste caso concreto, senão uma amplitude da inviolabilidade do 

direito à vida digna. Não se pode entender que a Constituição Federal admita a 

vida de outra forma que não seja na expressão de sua dignidade e isto significa 

levar em conta a riqueza cultural do ser humano que não quer morrer, porém, 

que viver sob o pálio de uma autonomia de condutas éticas reconhecidas pelo 

seu meio (ethos) e aprovadas por seu sistema jurídico. 

Daí que não se pode esquecer que a dignidade da pessoa 

humana é fundamento da República como dito antes (art. 1º, III CRFB) e que 

não se pode considerar o caput do artigo 5º isoladamente, na medida em que 

seus incisos indicam em que termos os direitos ali contidos serão exercidos. 

Significa dizer, então, que a Constituição garante a inviolabilidade do direito à 

vida (caput) não sendo a pessoa obrigada a fazer ou deixar de fazer alguma 

coisa senão em virtude de lei (II), sendo inviolável sua liberdade de consciência 

e de crença (VI). 

Imaginar a direito à vida a partir de um grau zero de sentido é o 

mesmo que dizer que é possível torturar, mas não se pode matar a partir da 

tortura porque a vida é inviolável. Ora isto é absurdo, pois a inviolabilidade do 

direito à vida deve ser conjugado com o inciso III do mesmo artigo 5º, que 

proíbe terminantemente a tortura.      

Reitero que sendo a dignidade da pessoa humana fundamento da 

República, a inviolabilidade do direito à vida é a inviolabilidade do direito à vida 

digna. 



29 

 

Por isto não cabe aqui qualquer aplicação do princípio da 

proporcionalidade14. Não vejo dois princípios em colisão. Não vejo como 

averiguar necessidade, adequação e proporcionalidade em sentido estrito 

diante da ausência de colisão de princípios. O que ocorre na realidade é a 

negação a um direito fundamental de liberdade de consciência e crença, ou 

seja, a negação a um princípio e não colisão entre mais de um. Aliás, este é 

um direito fundamental de qualquer cidadão e não apenas dos Testemunhas 

de Jeová. Não havendo crença, deve o Estado respeitar a consciência do ser 

humano nos termos propostos e constantes na Constituição. Repito que não se 

cuida de fazer apologia ao suicídio, isto é outro fato e outra ciscunstância. O 

direito ao suicídio não é contemplado em nossa Constituição e não é esta a 

discussão. A paciente está em busca de tratamento. Quer viver, porém, viver 

de acordo com sua fé, buscando tratamento adequado a sua fé, necessário ao 

seu bem estar, proporcionalmente maior que todo o direito arvorado pelos 

médicos em ficar tranqüilos com sua consciência. Em que pese a coincidência 

das palavras não se trata de utilização de postulado normativo aplicativo. 

É possível então que o sofrimento moral da paciente seja 

minorado? 

 A não ser que haja regras específicas nos seus dogmas de fé, a 

outra alternativa seria renunciar a sua crença. Isto para qualquer um que 

discorde dos postulados da fé da paciente não significa nada. É apenas mais 

um cristão cooptado à ética da maioria. Mas isto pode significar ao fim e ao 

cabo a desnaturação da identidade da paciente. Pode ser tudo para ela e neste 

aspecto, ninguém, nem o Estado, tem o direito de interferir a esse respeito.  

Para a medicina basta que não haja morte cerebral e um coração 

batendo para trombetear que a missão está cumprida?  

A racionalidade da ciência não pode mais preponderar abstraindo-

se o caráter da racionalidade social que faz parte da construção do ser humano 

                                                           
14 Ou como preferem Eros Grau, Humberto Ávila e Lenio Streck, ao invés de princípio, a 
proporcionalidade na realidade, se trata de postulado normativo aplicativo.  



30 

 

enquanto personagem de múltiplos papéis. Ou seja, a medicina não tem o 

direito de, podendo buscar novas alternativas para garantir o direito 

fundamental à liberdade de consciência e crença, utilizar-se de números frios 

para decretar que a cura prescinde da saúde moral, da higidez da dignidade de 

cada ser humano e que a vida se resume a neurônios funcionando e coração 

pulsando. Embora em contexto um pouco diferenciado não custa lembrar as 

palavras de BOAVENTURA DE SOUSA SANTOS15: 

“ Estamos de novo regressados à necessidade de perguntar pelas relações 

entre a ciência e a virtude, pelo conhecimento do valor dito ordinário ou vulgar 

que nós, sujeitos individuais e colectivos, criamos e usamos para dar sentido 

às nossas práticas e que a ciência teima em considerar irrelevante, ilusório e 

falso; e temos finalmente, de perguntar pelo papel de todo o conhecimento 

científico acumulado no enriquecimento ou empobrecimento prático das nossas 

vidas, ou seja, pelo contributo positivo ou negativo da ciência para a nossa 

felicidade.”    

Neste caso concreto, não importa em que base está sustentada a 

racionalidade da paciente, se suas convicções são verdadeiras ou falsas (o 

direito não se ocupa disto) ou se para os médicos é apenas uma besteira. Para 

ela é tudo e este direito é protegido por regras constitucionais que estão 

sustentadas em princípios inarredáveis de nossa cotidianidade. 

É preciso escapar de lugares comuns que nada exprimem 

enquanto exteriorização de princípios. Frases como “Não existem deuses sem 

vida”; “Sem vida não há Deus”; “Deus é a favor da vida”; “morto não tem 

religião”; “o princípio da vida (sic) é maior que tudo(?)” sem uma justificação 

jurídica, se prestam apenas para a construção de frases de efeito como 

discurso de correção e discricionário, impondo-se por vezes a visão de mundo 

do interlocutor. 

Há outro efeito secundário a par de tudo isso. 

                                                           
15 In A Crítica da Razão Indolente, Contra o desperdício da experiência,  Boaventura de Sousa Santos, 7ª 
Ed., pg.60, Editora Cortez: São Paulo, 2009. 



31 

 

Ninguém é obrigado a dirigir-se a um hospital para buscar 

tratamento de uma moléstia qualquer. O ser humano é livre para escolher 

morrer em casa ou minorar sua dor em um nosocômio. Ninguém pode interferir 

nisto, por mais doloroso que pareça. Os Testemunhas de Jeová não podem se 

tornar um grupo aterrorizado pela ameaça constante da violação de sua fé. De 

outra forma estaremos diante de um fato inusitado. Muitos dos que poderiam 

minorar a sua dor buscando um certo conforto, evitarão os hospitais, fazendo 

com que a proteção à vida humana se volte contra estes seres  que desejam 

ser tratados com o respeito a sua fé, além do que, é conhecida a necessidade 

de uma certa dose de otimismo e moral alto em qualquer terapia, que 

funcionam como coadjuvantes essenciais na recuperação do paciente. 

Por isto a lei 8.080/90 que dispõe sobre as condições para a 

promoção, proteção e recuperação da saúde, a organização e o funcionamento 

dos serviços correspondentes e dá outras providências (SUS) exige a 

observância entre outros dos seguintes princípios: 

“Art. 7º As ações e serviços públicos de saúde e os serviços privados 

contratados ou conveniados que integram o Sistema Único de Saúde (SUS), 

são desenvolvidos de acordo com as diretrizes previstas no art. 198 da 

Constituição Federal, obedecendo ainda aos seguintes princípios: 

III - preservação da autonomia das pessoas na defesa de sua integridade física 

e moral; 

IV - igualdade da assistência à saúde, sem preconceitos ou privilégios de 

qualquer espécie; 

A preservação da autonomia das pessoas, portanto, não se 

esgota em sua integridade física, mas alcança sua integridade moral.        

Apenas a título de argumentação é necessário se dizer que a 

norma surge a partir do caso concreto. A paciente é capaz e adulta. E se não 

fosse? Então estaríamos diante de outro caso sendo inaplicáveis tais 

argumentos no caso de tratar-se de criança ou mesmo adolescente, pois nem a 

garantia do pátrio poder pelo Estatuto da Criança e do Adolescente seria capaz 

de afastar o princípio da proteção insuficiente (untermassverbot) com aplicação 



32 

 

do princípio da proporcionalidade diante do fato de que ninguém pode decidir a 

respeito da prescindibilidade de terapia em caso de risco de vida em relação a 

terceiros menores, ainda que o fundamento seja lei em vigor, o que não é a 

discussão aqui. 

Assim sendo, passo a concluir. 

A hemotransfusão nem sempre significa manutenção da vida e 

nem é sinônimo exato desta. 

Há alternativas médicas em estudo que possibilitam a troca de 

terapia. 

Em casos de choque, sendo o paciente adulto e capaz, desde que 

o médico tenha ciência da vontade do paciente, esta deve ser respeitada por 

ser protegida como um direito fundamental indisponível e inerente a sua 

personalidade. 

Não vejo regra infraconstitucional que obrigue o médico a violar a 

vontade legítima do paciente em optar por outro tratamento que se adeque a 

sua consciência e crença. 

A regra constitucional que torna coerente e sustenta a integridade 

do direito a ser respeitado neste caso é o fundamento republicano  fundado no 

princípio da dignidade da pessoa humana (art. 1º, II), que enquanto princípio 

deve ser respeitado e cuja reconstrução histórico-institucional aponta para um 

antropocentrismo alargado, vendo o homem como componente de uma 

realidade a qual está inserido como ator e não como simples objeto, deslocado 

da visão puramente biológica, cujo direito fundamental à inviolabilidade da vida 

digna está garantido pelo caput do artigo 5º, ganhando amplitude no caso 

concreto quando analisado em conjunto com o inciso VI do mesmo artigo 

(inviolabilidade do direito à consciência e crença) qualificando seu direito à 

vida, conferindo-lhe a dignidade necessária para caminhar e conviver em sua 

comunidade ao exigir do Estado e do particular que se abstenham de violar tais 

direitos, recusando-se a ser submetido compulsoriamente à hemotransfusão. 

Ante o exposto julgo improcedente o pedido. 



33 

 

Tendo em vista que a liminar ainda não foi cumprida fica desde já 

revogada. 

Custas na forma da lei. 

Condeno o vencido ao pagamento de 20% (vinte por cento) sobre 

o valor da causa. 

Transitado em julgado, arquive-se. 

P.R.I.C. 

Belém, 17 de novembro de 2009 

MARCO ANTONIO LOBO CASTELO BRANCO 

Juiz de Direito da 2ª vara da Fazenda de Belém 

 

 

 

 

  

   

 

      

 

 

  

 

 

  


